
entre-vues] articles] cabinet de curiosités] archives] entretiens] comptes rendus] perspectives] 
 

 
« épigraphistes au travail », écriture et image, no 6 266 

Robert Favreau, Bible et épigraphie, Paris, CNRS 
Éditions, 2024, 402 p. 

Par Vincent Debiais 

Toutes celles et tous ceux qui, d’une façon ou d’une autre, abordent les inscrip-
tions du Moyen Âge sont tributaires des recensements et des enquêtes de    
Robert Favreau. Fondé sur une immense érudition et sur une connaissance en-
cyclopédique de la documentation épigraphique, son travail permet d’inscrire 
les inscriptions dans le panorama des pratiques graphiques du Moyen Âge, d’en 
faire des pièces incontournables de la culture écrite médiévale et de témoigner 
de la circulation dans les textes des formes et des formules. 

Le dernier ouvrage de l’auteur intitulé très sobrement Bible et épigraphie est 
une pièce importante dans cet édifice méthodologique et documentaire. Ce 
livre a pour objectif de rendre compte de l’omniprésence du texte biblique dans 
les inscriptions médiévales, et ainsi d’attester de la diffusion de la Bible dans 
toutes les formes textuelles du Moyen Âge	; en d’autres termes, de mettre au 
jour une culture biblique multiforme qui se propage aussi dans les inscriptions, 
de l’évidence de la citation in extenso à l’évocation discrète d’un épisode ou 
d’un personnage. Cette synthèse s’appuie sur de très importants dépouille-
ments bibliographiques (revues, monographies, catalogues d’exposition) et sur 
la constitution de fichiers manuscrits contenant à Poitiers les «	formules	» qu’il 
a identifiées et pistées tout au long de sa carrière, véritable trésor documen-
taire, unique en son genre, qui rend manifestes les circulations, les emprunts, 
les allusions, les modèles d’une inscription à l’autre. 

Le livre s’ouvre par une longue introduction qui fournit quelques données géné-
rales quant à la culture biblique médiévale et à son empreinte dans les textes. 
La Bible, texte premier, est omniprésent dans tous les domaines des sociétés 
chrétiennes au Moyen Âge – ce n’est pas sur ce point que l’auteur s’attarde, ce 
n’est pas son sujet. Il insiste davantage sur le fait que la Bible circule d’abord en 
elle-même	: l’Ancien Testament dans le Nouveau Testament, les Évangiles dans 
les épîtres, par des citations plus ou moins exactes et par des allusions. La Bible 
est l’objet commenté par excellence et se retrouve citée, glosée, interprétée, 
reformulée dans l’exégèse. Elle est aussi omniprésente dans la liturgie sous la 
forme des lectures, mais aussi dans les oraisons et les pièces chantées de la 
messe et de l’office. Elle passe dans les documents diplomatiques, figée dans 
les formules de l’invocation ou du protocole. Toutes ces remarques sont ac-
compagnées d’exemples épigraphiques, dans une introduction qui se lit comme 
un long condensé de l’ouvrage, comme un résumé synoptique de ce que l’on 



entre-vues] articles] cabinet de curiosités] archives] entretiens] comptes rendus] perspectives] 
 

 
« épigraphistes au travail », écriture et image, no 6 267 

trouvera dans les chapitres de Bible et liturgie, comme une synthèse des prin-
cipaux apports de l’ouvrage qui fait, pour cette raison, l’économie d’une conclu-
sion. 

À l’exception du premier chapitre intitulé «	Références à des figures bibliques 
dans les épitaphes médiévales	» qui fait l’inventaire des personnages de la Bible 
auxquels on compare les défunts, ou bien pour vanter leurs qualités physiques 
ou morales, pour leur souhaiter de partager leur sort, ou bien pour leur épar-
gner leurs tourments, l’ouvrage est organisé thématiquement en suivant l’ordre 
des livres de la Bible, de la Trinité et des fleuves du paradis (Gn 2, 10-14) au lion 
de l’Apocalypse (5, 5). Ces thèmes, plus ou moins circonscrits à un passage bi-
blique ou renvoyant plus lâchement à une figure, sont replacés dans leur      
contexte et dans leur exégèse et permet au lecteur de saisir l’importance du 
thème au Moyen Âge, ce qui rend ce livre indispensable pour tous les médié-
vistes. Pour chacun de ces dossiers, l’auteur convoque de nombreuses inscrip-
tions (toujours localisées, datées et traduites) qui citent ou évoquent la Bible et 
qui permettent de faire le constat de la diffusion du texte et de ses interpréta-
tions. On sera particulièrement sensible à la diversité des objets graphiques re-
cevant l’empreinte de la culture biblique médiévale	: supports, matériaux, lon-
gueurs, dispositions, graphies, formes prosodiques. Pour chacune de ces ins-
criptions, Robert Favreau remonte à la source biblique du texte, parcourt les 
méandres de son exégèse, identifie les confluences entre les versets, les com-
mentaires et les usages liturgiques de la Bible. Ses analyses permettent non 
seulement de savoir ce que citent les inscriptions, mais plus encore de saisir les 
raisons pour lesquelles on donne au texte sacré une forme épigraphique. La 
fonction commémorative et catéchétique de l'inscription médiévale, son rôle 
dans la constitution des programmes iconographiques, sa mise en scène de la 
liturgie et de la prière chrétienne conduisent à une immense variété des conte-
nus et des mises en forme du texte biblique	: fixation de la voix divine, manifes-
tation écrite des prophéties, mise en inscription de l’exemplarité, actualisation 
graphique des paroles du Christ, annonce des fins dernières, élaboration théo-
logique du dogme, etc. La très précieuse «	table des inscriptions bibliques	» 
(p.	373-380) permet de retrouver les passages cités par Robert Favreau et de 
pointer les livres les plus souvent repris	: la Genèse et Isaïe pour l’Ancien Tes-
tament, alors qu’on attendrait par inertie les Psaumes	; Matthieu et Jean, sans 
surprise pour les Évangiles, Luc pour l’Annonciation, juste avant l’Apocalypse. 

On apprend beaucoup à propos de la culture écrite médiévale d’une lecture 
suivie de Bible et épigraphie, un ouvrage dans lequel on reconnaît la générosité 
de son auteur qui fournit une fois de plus un véritable répertoire de pistes à 
suivre, une collection de dossiers à approfondir à partir de son travail 
d’identification. L’ouvrage est richement illustré et la qualité éditoriale permet 



entre-vues] articles] cabinet de curiosités] archives] entretiens] comptes rendus] perspectives] 
 

 
« épigraphistes au travail », écriture et image, no 6 268 

de constater que cette omniprésence de la Bible dans les inscriptions médié-
vales concerne au premier chef l’écriture dans l’image. Les exemples convoqués 
par l’auteur appartiennent au domaine de l’art visuel médiéval (vitrail, reli-
quaire, vaisselle liturgique, reliure, décors architectoniques). La place de la 
Bible dans les inscriptions s’explique ainsi, en partie du moins, par la double 
omniprésence des sujets bibliques et de l’écriture dans les œuvres d’art au 
Moyen Âge. C’est le cas pour les citations attribuées aux prophètes de l’Ancien 
Testament que l’on lit fréquemment sur les phylactères tenus par des figures 
en pied et proclamant, sous forme altérée ou non par rapport à la source bi-
blique, le contenu de leur annonce. Par ailleurs, les inscriptions bibliques 
jouent un rôle considérable dans la manifestation des relations entre Ancien et 
Nouveau Testaments. Ces relations répondent à ce que la pensée médiévale a 
défini comme la «	typologie	» et correspondent aux formes les plus courantes 
de l'exégèse au Moyen Âge. Les inscriptions participent de cette production, 
notamment dans des inscriptions en vers situées dans l'image ou à ses marges. 
Les analyses montrent encore le rôle important de la liturgie dans la diffusion 
de certaines figures bibliques, en particulier quand elles sont le sujet 
d’antiennes ou de répons, les parties chantées de la liturgie étant les plus sou-
vent reprises dans les inscriptions, attestant ainsi de la circulation des for-
mules entre le corpus liturgique médiéval et la documentation épigraphique. 
Dernier élément à retenir, le rôle de l’écriture épigraphique dans la proclama-
tion des définitions christiques	: de nombreuses inscriptions empruntent à la 
Bible, directement ou indirectement, explicitement ou discrètement, pour dire 
ce qu’est le Christ	: le chapitre 25 de Matthieu (objet du chapitre 17 de Bible et 
épigraphie) et le prologue de Jean sont ainsi la source de nombreux textes tra-
cés près d’une image de Jésus, ou sur l’autel, la patène, la porte	: «	Je suis la 
lumière du monde	»	; «	Je suis la porte de la vie	»	; «	Je suis le chemin, la vérité 
et la vie	». 

Parmi bien des dossiers passionnants, on pourra s’arrêter sur le chapitre VI 
(p.	143-156) consacré au signe du tau (Ez 9) dans la mesure où les exemples 
étudiés par Robert Favreau comportent des inscriptions évoquant ou glosant le 
passage biblique, en lien avec la Crucifixion, mais montrent aussi un geste 
d’écriture, à savoir la lettre tau tracée au linteau des portes ou au front des Hé-
breux (fig. 1). Les représentations de l’acte d’écrire sont suffisamment rares au 
Moyen Âge pour que l’on prenne au sérieux cet ensemble. De même, les ins-
criptions en lien avec les épisodes bien connus du livre de Daniel, à savoir le 
prophète dans la fosse aux lions et les trois Hébreux dans la fournaise – deux 
passages récurrents dans la topique funéraire médiévale – sont passionnantes 
pour comprendre la construction des figures par condensation de la narration 
et extraction des motifs les plus saillants ou spectaculaires (chap. XII et XIII). 



entre-vues] articles] cabinet de curiosités] archives] entretiens] comptes rendus] perspectives] 
 

 
« épigraphistes au travail », écriture et image, no 6 269 

Enfin, on s’arrêtera avec intérêt sur la mention de la paix (chap. XVII), déclara-
tion christique après la Résurrection, qui trouve son chemin vers le rituel de 
consécration de l’église médiévale et dans les inscriptions évoquant la cérémo-
nie, tracées à la porte de l’édifice. De façon générale, la circulation des formules 
bibliques à travers la documentation épigraphique médiévale atteste de la po-
rosité des catégories textuelles et justifie l’organisation thématique adoptée 
par l’auteur, même si des regroupements étaient sans doute possibles autour 
d’autres notions	: Incarnation, typologie, prophétie, royauté… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 1	: Plaque émaillée de la Vision d'Ézéchiel, milieu du XIIe siècle, Walters Art 
Museum, Baltimore © CC-BY Walters Art Museum. 

Comme dans l’ensemble de son œuvre, R. Favreau s’attache pour cette étude à 
la dimension textuelle des inscriptions plutôt qu'à leurs destinataires ou aux 
conditions sociales de l'écriture épigraphique	; aux formules, à leurs sources, à 
leur circulation	; à leurs significations et à leur participation aux cultures      



entre-vues] articles] cabinet de curiosités] archives] entretiens] comptes rendus] perspectives] 
 

 
« épigraphistes au travail », écriture et image, no 6 270 

textuelles du Moyen Âge. Ce n’est pas l’écriture à proprement parler qui retient 
l’auteur et l’on pourrait se demander, dans l’intervalle de ses apports, si l’on 
trace la Bible comme on trace un autre texte dans les inscriptions médiévales. 
La sacralité des Écritures entraîne-t-elle une sacralisation de l’écriture	? Cela 
ne semble pas être le cas pour les exemples rassemblés dans l’ouvrage qui pré-
fèrent aux choix de graphies distinctives l’emploi des dispositifs du livre et du 
phylactère, indice d’une parole rapportée dans le présent de l’image. Il faut at-
tendre la toute fin du Moyen Âge pour que les inscriptions peintes ou gravées 
soient suivies de la référence au chapitre et au verset, dans une manifestation 
explicite du phénomène de la citation, de l’autorité. En revanche, l’auteur iden-
tifie très clairement les raisons des variations dans la citation	: versions bi-
bliques, reprises liturgiques, modifications argumentatives, impact de la tra-
duction et de la métrique. Il nous invite à revoir la pertinence du caractère 
d’exactitude dans la culture textuelle du Moyen Âge qui lui préfère parfois 
l’approximation poétique, en particulier quand il s’agit de construire un dis-
cours complexe à l’échelle d’un lieu ou d’un objet, et quand les concepteurs 
mettent en place un «	discours biblique	». C’est peut-être cela qu’il faut retenir 
de la lecture de l’ouvrage	: la culture biblique du Moyen Âge occidental consti-
tue certes un répertoire de citations qui circulent parmi les textes, mais elle est 
bien plus encore une véritable «	manière d’écrire	» basée sur des références à 
des figures qui, bien qu’appartenant en premier lieu au texte sacré, se cons-
truisent au-delà de la Bible	: dans les images, dans le rituel, dans la poésie litur-
gique, dans l’exégèse, selon le principe de la chaîne (catena) et de la dérivation. 
Dans ce processus séculaire, les inscriptions témoignent de la circulation des 
motifs mais elles contribuent davantage encore à leur enrichissement. La do-
cumentation épigraphique est un jalon essentiel dans la construction des fi-
gures bibliques au Moyen Âge, et il revient à ce dernier livre le mérite d’attirer 
l’attention des médiévistes sur ce point. 


